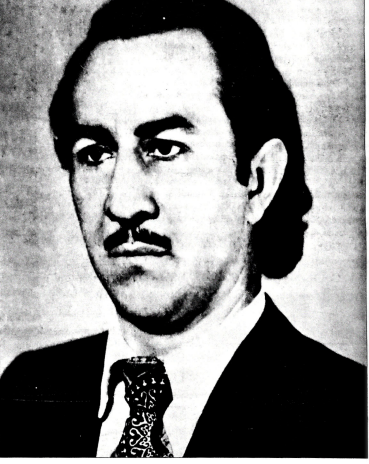


## DÜNYA KİMDƏN KEÇMƏDİ Abidə insanlar haqqında düşüncələr





Hər kəs yaşadığı zamanda həyatının rəngləri ilə görünür. Bir kimsə deyə bilməz ki, mən zamanında tanıdığım bir kəsi öz rənginin bütün çalarlarında görmüşəm. Yox, belə deyil. Rənglər çoxlu çalarları ilə təzahür edir. Hər kəs düşüncəsinə, ağlına, müşahidə gücünə görə bu çalarların ancaq bir qismini müşahidə edə bilir.

Hər şey "Qəlblərə paylanmışam" (müəllif Tahirə Bədəlova) kitabının təqdimatından başladı. Mötəbər adamların, görkəmli elm, sənət sahiblərinin yığıldığı məclisi ünlü şairimiz İbrahim İlyaslı aparırdı.

İrfan işığına bələnən məclisə dəvətli olmağım qəlbimdə elə ruhi-mənəvi duyğular oyatmışdı ki, bunu təkcə qürur hissi ilə məhdudlaşdırmaq olmazdı. Böyük irfan sahiblərinə illər boyu varlığımda daşıdığım sevginin, qüdrətli insanların öz sözündə, öz düşüncəsində cəmiyyətə yönəlik istiqamətində çəkdiyim zəhmətlərin görünməsi də az əhəmiyyət daşımırdı.

Çox olub ki, mübahisələrdə Seyid Nigarinin və onun nəsil davamçıları olan Mir Sədi Ağanın, oğlu Mir Məhəmməd Ağanın deyimləri, həyatları ilə bağlı bilgilərim karıma gəlib.

O tədbirdən çox keçməmiş Hacı Siracəddinin isti, doğma səsi gəldi. Elə bil ki, varlığıma gün doğdu. Hacının uluların ruhuna sevgi dolu səsi mənə dumanlardan siyrilmiş həqiqətləri təlqin edirdi: Ey dadi-bibad, elə indi zamanıdır. Mənəvi borcumu müdriklərin xatirəsinə sözümün ehtiramı ilə çatdırmağın vaxtı gəldi. Hacının mənəvi dəstəyi ilə sözümün yönünü tapdım.

Ürəklə giriş, çətinin asan olar, hacının bu sözləri də varlığıma təpər, sözümə qüdrət gətirdi. Mənə elə gəldi ki, Mir Məhəmməd Ağanın bütün varlığı ilə görünən aləmini gözlərim birər-birər oxuyur. Mir Sədi Ağanın nurlu siması məni çağırırdı.

Hacı yolumu düz göstərmişdi.

Hər qüdrətli sözün elə məqamı var ki, qılıncdan da kəsərlidir. Eşqin gücünü, sevginin nəyə qadir olduğunu, məhəbbətin insanı yaşadan qüdrətini, istəyin insanı necə mərdanəyə

Davamı 8-ci səhifədə

çevirdiyini dərk etmək üçün Seyid Nigarini oxumaq gərəkdir, - bunu deyəndə bir çoxları Nizamini, Füzulini yada salıb. Tutarlı beyitlərlə onların əlçatmazlığından danışıblar. Ancaq mən də geri çəkilməmişəm. Demişəm ki, dünyanı mənəvi cəhətdən yaşadan zirvələrin sonsuzluğudur. Nizami zamanının zirvəsi idi. Bu gün də elə o gücdə görünür. Füzuli dövrünün mövlanəsi idi, bu gün də cazibəsi ilə söz bilənləri özünə çəkməkdədir. Ancaq Seyid Nigari də biz görsək də, görməsək də uca zirvələrdən biridir. Sözümə güc gətirən, ruhumu qanadlandıran misraları dilimə gətirmişəm:

DÜNYA KİMDƏN KEÇMƏDİ Abidə insanlar haqqında düşüncələr

## Əvvəli 3-cü səhifədə

Sərxoş olmuş badeyi - ləlinlə, çalmış daşlarə, Tişələr eşqin yolunda, can verən mərdanələr.

İlahi qüdrət olmasa, sözün yeddi qat dərinliyənəcən mənasına vara bilməsən bu beyti necə belə yazmaq olar? Burada Fərhadın adı görünmür. Burada Tişənin canlı Fərhad obrazı görünür. Eşqin yolunda həlakə getmək Allahın dərgahına ucalmaq üçün ən etibarlı və ən üstün yoldur. Hər daşa vurulduqca qranit qayaların qığılcımları qabağında ovulub tökülən tişənin özü canlı insan timsalında görünür. Bir tişə qırılır, ovulubtökülür, ikincisi özünü meydana atır. Və beləliklə, üçüncüsü, dördüncüsü... mərdanəlik yolunun qüdrəti gözümüzün önündə canlanır.

Seyid Nigari bəlkə özünün və nəslinin zamanzaman eşqin yolunda can verən tişələr, mərdanələr kimi nələr çəkəcəyini öz zamanında bilmişdi. Əgər sonuncu yüzillik boyu (və özünün ömrü də bura daxil) baş verəcək hadisələri görməsəydi, öncəgörmənin açdığı üfüqlərdə gələcək zamanın həqiqətlərini duymasaydı, o necə deyə bilərdi:

Kərbəla atəşi, ey vah, cicərgahimdən,

Baş verib, dil yağılır, sinə yanar, can ağlar.

Bu, zamanında nələr çəkdiyini göstməkdən başqa həm də gələcək zülmlərin, əzabların onun adına və nəslinə nələr gətirəcəyini görə bilməyin əks-sədası idi.

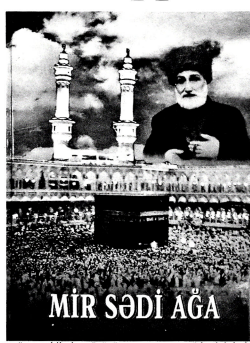
Görkəmli publisist-alim Tariyel Cahangir Seyid Nigari şəcərəsinin və mənəvi yolunun davamçısı kimi Mir Sədi Ağanın tale yoluna həsr etdiyi kitabında qeyd edir ki, bəzən tarixin özünü hadisələr, dahilər, qüdrətli insanlar şöhrətləndirir. Və bu yanaşma ilə göstərir ki, 1898-ci il yaddaşlarda həm də Mir Sədi Ağanın dünyaya gəlişi ilə məşhurlaşıb. Bu tarix özü Mir Sədi Ağanın adı ilə tarixə düşüb.

Əlbəttə, Tariyel Cahangir Mir Sədi Ağanın həyat yolunu, ədəbi-tarixi-publisistik yönümdə işləyib.

Elə təfəkkür sahibləri var ki, bəlkə ədəbi-bədii yaradıcılıqlarından çox həyatları ilə cəmiyyətin mənəvi mühitinə təsir göstərirlər. On yeddi ilə sürgün həyatı yaşamaq, dəfələrlə həbslər, sürgünlər yolu keçmək... təqiblərdən, tənələrdən, yersiz və qərəzli tənqidlərdən sınmayan, əgər belə demək mümkünsə, insanlığını mədanəliklə qoruyub saxlamaq hər kəsə nəsib olmaz.

Tariyel Cahangir Mir Sədi Ağanın mənəvi güc mənbəyini dəqiq və aydın məntiqlə belə çatdırır: "Əslində "xalq düşmənləri" elə yerlərə göndərilirdi ki, bir daha oradan geri qayıtmasınlar. Mir Sədi Ağaların belə gedər-gəlməzlərdən sağ-salamat qayıtması Sovet hakimiyyəti orqanlarını, onları ölümə göndərənləri də təəccübləndirirdi. Onlar başa düşmürdülər ki, Murmansk kimi bir şimal şəhərinin şaxtalı-çovğunlu çöllərində, özü də buz bağlamış relslər arasında beş il ac-susuz fəhlə işləyən, son dərəcə ağır işgəncələrlə üzləşən Mir Sədi Ağanı dəfələrlə ölümün pəncəsindən xilas edən yalnız və yalnız Allah eşgidir. Haqq yolunda dönməzliyi, sarsılmaz dözümü və iradəsidir. Ulu babalarının inam və əqidəsinə böyük sədaqəti və sonsuz məhəbbətidir". Zənnimcə, bu müxtəsər qeydlərin mahiyyəti belə bir həqiqəti diktə edir ki, insan ən zülmət gecədə belə hansısa bir uzaqlıqdan parlayacaq işığı görməlidir və bu işıq onun xilas mənbəyinə çevrilməlidir. Əlbəttə, söhbət həqiqətlərə inamdan, doğruluğun yenilməzliyinə sədaqətdən gedir.

Əlbəttə, burada Mir Sədi Ağanın tale yolunu birərbirər getmək, onun qaranlıqlardan necə inamla keçmək qüdrətini axıracan göstərmək bizim imkanımız xaricindədir. Ancaq bir insanın kimliyini, onun mənəvi qüdrətini görmək üçün zalımların önündə divan



ayağına çəkilərkən özünü necə aparmaq qüdrətini dərk etmək bəs edər ki, onun yenilməzliyini anlayasan.

Mir Sədi Ağanın istintaq arxivi qeyd-şərtsiz, heç bir izaha yer qoymadan ən ağır sınaqlardan çıxa bilməyin örnəyidir. Protokollar, sənədlər, çıxarışlar, hökmlər dil açıb danışır. Zənnimcə, Mir Sədi Ağanın mənəvi saflığını, qüdrətini yaza-yaza "Mir Sədi Ağa" monoqrafiyasının müəllifi məhz ədəbi qəhrəmanının zəngin mühitindən ilhamlanaraq həyat, cəmiyyət və əlbəttə, Sovet quruluşunun anti insani mahiyyəti haqqında çox dəyərli düşüncələrə rəvac verir: "İnsan maddi cəhətdən nə qədər zəngin, nə qədər varlı olursaolsun, əgər əli mənəviyyatdan üzülmüşdürsə ona zəngin, varlı demək olmaz. Beləsi kasıbların kasıbıdır. O hər vaxt acgöz və bədbin olur. Ancaq maddidən daha çox mənəvi üstünlükləri olan insan Allah Təalanın xoşbəxt bəndəsidir. Beləsi həmişə gözü tox, nikbin, yüksək əhvali-ruhiyyəli olur. Onu heç bir güvvə Haqq yolundan çıxara bilməz. Bunu bütövlükdə xalqın və dövlətin timsalında görmək olar. Mənəviyyatdan məhrum olan xalq da, dövlət də əzəl-axır hər cəhətdən yoxsulluğa yuvarlanmalıdır. Sovet quruluşunun taleyini gözlərimizlə gördük, buna canlı şahid olduq. Məscidlər, pirlər, ocaqlar, ümumiyyətlə, inanc yerləri, mənəvi dayaqlar dövlət səviyyəsində qadağan olunduğuna görə, məhz buna görə, Sovet hakimiyyəti də, sovet xalqı da, sovet adamları da həyatın burulğanlarına tab gətirə bilmədilər. Mənəviyyatı öz əlləri ilə boğan Qırmızı imperiya çox yaşamadı, nəinki əsrləri, heç bir yüzilliyi də haqlaya bilmədi. Tarixdə buna bənzər dövlətlərin, imperiyaların hamısının aqibəti bax bu cür olmuşdur. Mənəviyyatı olmayan dövlət hər bir cəhətdən iflasa uğrayır. Mənəvi bazası olmayan Sovet hakimiyyəti az-çox topladığı maddi bazanı da itirdi. Ölkənin hər yerini aclıq, qıtlıq bürüdü. Mənəviyyatı itirmək Haqq yolunu itirmək deməkdir. Mənəviyyatı -Haqq yolunu itirən dövlət də, millət də, ayrı-ayrı fərdlər də ölümə məhkumdur". 44 günlük müharibə bir çox həqiqətləri bizə sanki təzədən anlatdı. Erməni vandalları tarixi məkanları, abidələri və ən başlıcası, dini ibadətgahları dağıtmaqla Azərbaycan xalqını ruhən kasıb, mənəvi mühitinə görə yoxsul göstərmək niyyəti güdürdülər. Və elə həmin alçaqlıqla müxtəlif yerlərdə tez-tələsik öz kilsələrini tikməyə çalışır, bunu

sənədə, sübuta çevirib dünyanın ikiüzlü, riyakar tribunalarına ötürürdülər. Ancaq əlbəttə, niyyətləri öz başlarını yedi. Bu siyasət sanki Sovet sisteminin inanclara qarşı apardığı mübarizənin davamı idi. Birmənalı şəkildə biz Mir Sədi Ağanın könüllərə nüfuz edən nurunun heç bir qadağa qılıncı ilə doğrana bimədiyini axıracan müşahidə edirik.

Mir Sədi Ağa şair idi. İrfani ruhda qəzəllər, klassikpoetik janrın müxtəlif formalarında poetik əsərlər yaradırdı. Poeziyanın nəxşi-bəndi təriqətinin insana yüksək ovqat bəxş edən ruhu ilə silahlanmış duyğuları nəinki köhnəlmir, yeri gəldikcə daha aydın, gur işığa bələnərək insanların varlığına axır.

Poetik ruh bu nəslin təbiətinə irsən bəxş olunmuşdu. Mir Sədi Ağanın oğlu Mir Məhəmməd Ağa atasının çəkdiklərini özünəxas poetik ifadə ilə çox sərrast dəyərləndirmişdi.

Daima zülmətdə yaşayan insan,

Haradan bilər ki, nuranlıq nədir?

Nə qədər sərrast, nə qədər aydın. Axı zeyniyyəti binadan kor olanın işıqdan xəbəri yoxdur. O işığın nə rəngini, nə çalarını, nə də dünyanın harasınacan desən rənglərini göstərən gücünü görməyib. Bu mənada Mir Sədi Ağanın nuranlığını çətin ki, nuranlıqdan xəbərsizlər görə bilsin.

Mir Məhəmməd Ağa Mir Sədi Ağanın oğludur. Ali təhsilli həkimdir. Öyrəndiyi bilgilər, sirrini bildiyi dəvacatlar qədər ona üz tutanlara gözü ilə, düşüncəsi ilə nüfuz edə bilirdi. Bu mənada doğru deyirdi ki, o, ata yolunun davamçısıdır.

Sənin davamçınam, inan, ey pədər,

- Ooymaram işlərin olsun zay, hədər.
- Sənə düşmən çıxan hər kəs, hər nəfər,

Qəbirdə olacaq dustağın sənin.

Bu, həyatın davamlılığına inamın təsdiqidir. Müdriklər yaxşı deyir ki, insan cismən öləndən sonra dirilir. Əlbəttə, dirilmək gücü olanlardan söhbət gedir. Yəni, düşüncələrdə, yaddaşlarda yaşaya bilmək gücü olanlardan.

Artıq qeyd etdim ki, Mir Sədi Ağa ilahi eşqlə varlığına dolmuş poetik ruhunu zaman-zaman sözə gətirə bilmişdir. Biz onun poetik örnəklərini həyatının axarı boyu ardıcıllıqla izlədikcə bir insan iztirabının bütün gücünü görə bilirik. Zənnimcə, onun həbs düşərgələrində, zindanlarda yaşadığı iztirabların əkssədasını daha çox onun qəzəllərindən duymaq olar:

Məni məhbus edəni görüm aləmdə xar olsun, Onun da könül evi mənimki tək tar-mar olsun. Yetməsin kamına heç bilməsin eşqin dadını, Sevdiyi sevgilisi özgələrə yar olsun. O bimürvət saldı bir quru böhtanə məni, Məndən artıq demirəm, mənlə bərabər olsun. Özü çəkdikcə bilər başqa cavanlar nə çəkir,

Etdiyi zülmləri qoy ona aşikar olsun.

- Baxıban pəncərədən yarını əğyar ilə görsün,
- Qanə dolsun cigəri, gözləri ağlar olsun.
- Qapısı, pəncərəsi bağlı qalsın həmişə,
- Ürəyi ömrü boyu qüsseyi-qubar olsun.
- Möhtaca qalıb köməyə Yusifi-Kənanı çağırsın, Nə xudadan, nə imamdan ona bir kar olsun. Mir Sədiyəm qarğamaram özgə bəlayə onu mən,
- Xoş günü zindan evi, dar günü məzar olsun.

Həyatın bütün dəhşətləri bir insan taleyinə qəddarcasına yönəlik qəsdlər, qərəzlər bu misraların mənaları boyu üzə durur. Sanki bir insan taleyini danışır. Onun nələr çəkdiyini, onun hansı ağrı və əzablardan keçdiyini canlandırır.

Davamı 9-cu səhifədə



## Əvvəli 8-ci səhifədə

Əlbəttə, burada repressiya, siyasi motivlər ucbatından zindana atılmış bir insanın qəlb çırpıntıları bu acı hekayəti yalnız onun öz taleyi üçün danışmır. Ümumiyyətlə, insanlığın taleyi üçün danışır. Yəni bəşər nəsli zamana utanc gətirəcək əməlini dərk etməlidir. Yalnız bu zaman həyatın insan ücün nə demək olduğunu insan özü daha yaxşı anlaya bilər. Əlbəttə, onun şeirlərində həyatın iztirablarına etirazın özünəxas motivləri var. Bəzən insan əzablardan bezir. Bütün varlığı ilə özünü haqq və həqiqət bildiyi uca Allaha çatdırmaq istəyir. Əlacını yalnız bu həqiqətdə görür.

Mir Sədi Ağanın bu gün də Azərbaycan xanəndələrinin nəzərinə çatdırılmalı dəyərli qəzəlləri sırasından daha birini sərraf nəzərli oxu adamlarına isarət edirik.

Çıxmağa hazırdı can, cananı gözlər gözlərim,

- İntizardır sən kimi mehmanı gözlər gözlərim. Tez yetiş, Əzraili qoyma məni incitməyə,
- Tikilibdir səqfə bir tərlanı gözlər gözlərim.
- Vermisən yüz yol ümid, bəsdi daha eylə tamam, Özgədən yoxdur əlac, Loğmanı gözlər gözlərim.
- Bilmirəm hansı sözüm etdi səni məndən uzaq,
- Tez yetiş, sən gətirən dərmanı gözlər gözlərim.
- Gəl özün tut kəfənə sevdiyin Mir Sədini,

Söz bilib, gəlb anlayan insanı gözlər gözlərim. Mənbələr göstərir ki, Mir Sədi Ağa 1961-ci il, fevralın 4-ündə dünyasını dəyişib. Yurda keşikçi qalan və onun kimliyini yaxşı bilən minlərlə insanın ziyarətgahı kimi arzulanan əbədiyyət evi yerindənyurdundan didərgin olmuş insanların tarixi məkanlarına qovuşacağına inam təlqin edirdi.

Mir Məhəmməd Ağanın da tale yolu ulularının



mənəvi ömrünün davamıdır. Çox cavan, parlaq ömür yolunun insanlığın üzünə açdıldığı bir vaxtda bir qəzanın qədərinə tuş gəlir. Ömür yolu bundan sonra insanların yaddaşında, mənəvi mühitində bütün parlaqlığı ilə yaşamağa davam edir.

Mir Məhəmməd Ağa şair idi. Sözün həqiqi mənasında ata irsinin yorulmaz, usanmaz davamçısı idi. Onun da qəzəllərində, lirik şeirlərində, qoşmalarında həyat bütün gücü ilə çağlayır. Sanki insanlara həyatı sevməyin yolunu öyrədir. Qaranlığa

düşənə sözünün işığı ilə nur göndədir. Bütün yazdıqları ilə onun təbiətinin işıqlı bir tərəfi həmişə görünür. O, eşqində sabit qədəmdir. Əqidəsində, inamında qərarlıdır. Yalnız ilahi bir eşqlə sevənlərin yolunun işıqlı olacağına inam təlqin edir.

Buradaca üç qəzəlini böyük axınla muğama gələn gənclərin diqqətinə çatdırmaq istərdim. Quluyam can evimi döndərib cənnət edənin, Könlümü şad eyləyib bir şirin söhbət edənin. Kim nə bəla çəkirsə, öz dilinin bəlasıdır, Nə dərdi var, görəsən, xoş sözü adət edənin. Cəkilir əvvəl adı söz düşəndə insanlıqdan, Çevirib ziddiyyəti eşqi məhəbbət edənin. Hər bir zaman haqq-ədalət yolunu tutmalıyıq, Çünki qorxusu yoxdur haqqa sədaqət edənin. Hər kəs gərək sevməyin mənasını dərk eləsin, Yox aramızda yeri eşqə cəhalət edənin. Mir Məhəmməd, axırı yoxdur əzəldən, doğrusu, Düşmənlə dostluq edib, dosta xəyanət edənin.

Sevgilim sənin kimi bir can alan istəyirəm, Düz ilgar, düz etibar, əhdi peyman istəyirəm. İstəmirəm o gözəli, yaramır, xeyrə-şərə, Bir nəfər özüm kimi dərdə yanan istəyirəm. Döysən də sən qapımı əgər günda milyon kərə, Xoşdur mənə gəlişin, nazlı mehman istəyirəm. Məsuqələr öldürür asiqi qəmgin olanda, Ondan ötrü varımı mən mehriban istəvirəm. Ağarsa da saçlarım, qocalsam da mən dünyada, Yenə cavan könlümü hər vaxt cavan istəvirəm. Mir Məhəmməd, sorsalar nə istəyirsən, belə de: Hal bilən, dərd anlayan, bir söz qanan istəyirəm.

Sərv boylu, şux baxışlı bir cananı sevmişəm, Nazəninlər nazənini ol məhliqanı sevmişəm. Yerdə gözəllər gözəli, göydə mələklər mələyi, Kirpiyi atəş oxu, qaşı kamanı sevmişəm. Şairə ilham verən baharın gözəl çağını, Qəlblərə ruh gətirən badisəbanı sevmişəm. Salsa da çöllərə Məcnunu sevdası Leylinin, Uymadı başqasına, dedi, Leylanı sevmişəm. Ey nazənin, gəlibdir göydən yerə düz dörd kitab, Hamısını istəmişəm, ancaq Quranı sevmişəm, Nə lazım bu dünyada göz dikən vardövlətə, Olsa da, olmasa da xoş güzəranı sevmişəm. Mir Məhəmməd, demirəm, sevməyə qadir deyiləm, Bu sözün nöqsan olar, çünki insanı sevmişəm.

Yeri gəlmişkən, burada bir məsələni də əfkari ümuminin diqqətinə çatdırardım. Muğam ustadlarının dilindən car olan ədəbi məhsulların dəyərinə şübhə etmədən artıq yeni ədəbi örnəklərə üz tutmağın zamanı gəldiyini demək istəyirəm. Zənnimcə, gənc muğam ifaçılarının şirin Azərbaycan dilinin indiki təmizliyində oxuyacağı qəzəllər könüllərə daha tez yol tapar, ruhlara daha asanlıqla sirayət edər. Anlaşılan mənalar dinləyicini insancığazlığın xırdalıqlarından xilas edər. Məna ilə qanadlananları daha ucalığa saslavar.

Dəyərli ədəbiyyatşünas, həm də istedadlı şair Adilə Nəzər Mir Məhəmməd Ağanın sözünü özünəxas ruh ucalığı ilə oxucuya belə çatdırır: "İNSAN sevib... Sair bu qəzəldə sədaqətinin ixlasını (məqsədini) üstüörtülü deyir. Şeir şairin məmduhuna (mədh etdiyinə) olan bağlılığının səbəbini səmimiyyətlə əks etdirir.

Sevgilim, sənin kimi bir can alan istəvirəm, Düz ilqar, düz etibar, əhdi-peyman istəyirəm. İstəmirəm o gözəli, varamır, xevrə-şərə, Bir nəfər özüm kimi dərdə vanan istəvirəm Döysən də sən qapımı əgər gündə milyon kərə,



## HACI SİRACƏDDİN BABAOĞLU

Xoşdur mənə gəlişin, nazlı mehman istəyirəm. Şair öz ruh halını qəzəli ilə sevgilisinə bildirmək istəyərkən aşiq olmaqdan doğan bəlaları da qələmə almaq istəyib. Bu, divan şeiri ənənəsində tez-tez rast gəlinən bir vəziyyətdir ki, müəllif burada şair olmağın da aşiq olmaq qədər çətin olduğunu dilə gətirir və istəyini bəyan edir ki, elə bir yar istəyirəm ki, mənim qədər dərd anlayan, söz qanan olsun. Yəni sevgilisinin həm də bir həmdəm, bir dost, bir dərd ortağı - yarışair olmasını arzu edir:

...Mir Məhəmməd, sorsalar nə istəyirsən, belə de:

Hal bilən, dərd anlayan, bir söz qanan istəyirəm.

Bu məqalədə kiçik bir baxışla övliya Mir Məhəmmədin, qısa ömürlü şair Mir Məhəmmədin könül dünyasını ziyarət etdik, duyğuları ilə tanış olduq və bildik ki, şairin şeirləri insanları doğru yola dəvət edir, onları mənəvi saflığa, İlahi həqiqətə səsləyir". Sözü duyaraq, onun mənalarına varmaq gücündə göstərən mətni kəsə bilmədim. Çünki demək istədiklərimin xüsusi bir ruh ucalığında deyildiyini gördüm.

Zənnimcə, Mir Sədi Ağanın və Mir Məhəmməd Ağanın poetik yaradıcılığı Nəqşibəndi ruhunun XX əsrdəki təzahürünü öyrənmək baxımından çox əhəmiyyətlidir. Bu yolda elmi yaradıcılıq üçün imkanlar açmağın vaxtıdır.

... və sonda irfan işığında yazacağımın nə dərəcədə yazıya gələ bildiyini oxuyanlar deyəcək. Amma bir həqiqətə inanıram. Akademik Rəfael Hüseynov demiş, "sözü bilənlər, sözün cəfasını çəkənlər həmişə olub, tək-tək olub". O təklərdən biri də Nəqşibəndi insanlığa yönəlik təbiətini varlığında yaşadan kimsələrdən biri kimi Hacı Siracəddinlər gərək hörmət və ehtiramımızı həmişə görsünlər.

Dünyanın varı, əlbəttə, maddi varı gəldi-gedərdir. Söz də dünyanın varıdır. Ancaq gəldi-gedər deyil.

Elə buradaca deyirəm. Elə kimsələr var ki, dünya onlardan keçmir, dünya onları keçə bilmir. O kimsələr dünyanın özü ilə əbədiyyətəcən yol gedir.

> Əli Rza Xələfli 16.04.2024